Kasas Suresi Meal-Tefsiri

28. Sure, 88 Ayet

Bu sure, Musa, [sa ve Muhammed hakikatleri iizerinden, din denilen kutsal diizenin ve aydinlik
bilginin seriivenini anlatir. Diger biitiin varliklar gibi dinin de evrim gecirdigini bildirir. Surede
Isa ve Muhammed isimleri, kelime olarak gecmiyor. Sadece Musa ismi var. Ciinkii Musa,
kutsal bilgi ve kutsal diizen semboliidiir. Bazen de Tarihi bir Peygamber olarak anlatilir. Ayet
3-49 Musa’y1; bilim ve dengeyi anlatir. isa ve Incil misyonu ise ayet 52-56’da verilmistir. Onun
da ozeti sudur: Kotiiliige, sabir ve iyilik ile kars1 gel. Diismanini dostun gibi sevmelisin. Surenin
geri kalani, Muhammed’in putperestligi nasil kaldirdigini anlatiyor; zenginlik ve paranin da
Karun kissast {izerinden en biiytik put oldugunu dillendiriyor.

Muhammed ismi zamir olarak gegiyor; fakat kelime olarak yok. Ciinkii o tamamen, dava adam1
olmustur. Davasi da evrendeki biitiin varliklarin bir tek yazilimda birligi yani tevhit idi. Evet,
surede Isa ismi de gegmiyor. Ciinkii Isa hakikati bizzat Incil demektir, Isa canli vahiydir. Ayrica
her bir dindar Hristiyan, 6zellikle her bir Havari bir Isa’dur.

Sure ile ilgili iki zarif incelik:

A- Sure numarasi 28’dir, Surenin ismi olan Kasas kelimesi ise 280 (28*10) ediyor. Nitekim bu
sure gibi Ta-Sin-Mim ile baslayan Suara suresi, Kur’an’da 26. siradadir. Suara ismi, 572
(26*22) ediyor. Kasas kelimesi ¢gogul degildir; mastardir, uygulamali anlatim demektir.

B- Bu sure, 88 ayettir. Bu say1 ise Zuhruf suresi tefsirinde gordiiglimiiz gibi, ¢ok giizel olan
varliklarin semboliidiir. Evet, bu surede bas rolii listlenen dini diizen ve dini bilgi, ger¢ekten
cok giizel birer hakikattirler. Varlik ve hayat anlamlidir, diyebilmek i¢in onlardan bagka hi¢bir
care yoktur.

Surenin tefsirine gegmeden Once kissalarla ve tarih ile ilgili bes anekdot burada aktaralim ki, o
kutsal seriivenin manasi tam anlasilsin. Soyle ki:

A- Ugii bu surede anlatilan Peygamber kissalarini, eski Orta Cag tamamen tarih diye kabul etti.
Fakat basta Biyoloji, Antropoloji ve Arkeoloji olmak iizere fen bilimleri ortaya ¢ikinca, onlarin
tarih olmadig1 anlasildi. Bu sefer bu kissalar, asli ve astar1 olmayan mitolojik sdylencelerdir,
Muhammed onlar1 roman gibi anlatmistir sdylemi, reva¢ buldu modern ¢agimizda.



Fakat Carl Jung gibi arastirmacilar, bunlar soyut, Sosyolojik ve Psikolojik arketip denilen
yasalardir, diyor. Evet, bu kissalar, gayb aleminin (metafizigin) dilidirler. Arketiptirler. Her
¢agda numuneleri var oluyor. Nitekim bugiin igin bedihi bir hakikat olan evrim ger¢egi, Adem
arketipinin, kadiniyla-erkegiyle, genciyle-yaslisiyla elli milyar Homosapiensin ismi oldugunu
gosterdi.

B- Ibrahimi dinler, dzellikle Islamiyet, basta fizik ve metafizik olmak iizere kainat1 ve devam
eden yaratilisi, diyalektik zitlarin birliginden ve dengeli ¢atigsmasindan ibaret gosteriyor.

Evet, Allah, sonsuz enerji, yazilim ve evrim siirecine sahip oldugundan, biitiin diyalektik zitlar1
iki eli gibi kullaniyor. Biitiin nedensellikler, parmaklar iglevini goriiyor. Varlik sistemi yani
kendisi, sonsuz oldugu gibi, bunlarla sonsuz soyut ve somut varliklar1 (alt dosyalar olarak)
yaratiyor. Bu sayede sonsuz giizel manalar1 ve tatli hakikatleri elde ediyor. Varlik ve hayatin
anlamsiz ve absiirt olmadigini gosteriyor.

Sonsuz olan Allah, biitiin bunlar1 anlatirken bireysel bir is olarak degil de sonsuz sistem olarak
yaptig1 i¢in, ayetlerde siirekli biz yapiyoruz, vahyi biz indiriyoruz, deniyor.

C- Allah’1n 6z varlig1 olan enerji, yazilim ve evrim siireci bagta olmak tizere evren ve hayat, bir
enformasyondur; dort boyutlu yazilimdir. Evet, kdinat, bu yazilimla yonetiliyor. Yokluk diye
bir sey yoktur. Biitiin zitlar, o sonsuz varliin biiyiik dosyasinda 0-1 sistemi gibi islev goriiyor.

D- Iste Kur’an, bu varlik sisteminin ve tiim evrenin Arapcaya ¢evrilmis hali oldugundan, o da
biitiiniiyle enformasyondur, matematikseldir, bilgi tabanlidir. Biz, kit ve sinrlt bilgilerimizle
hepsini gosteremezsek de 19 ve belirgin sayilar1 ve onlarin kombinezonlar1 gibi baz1 diizenli
verileri gosterebiliyoruz. Bu surede baz1 numuneleri goreceksiniz.

E- Kur’an vahiydir, yani evren i¢indeki sakli bilingtir. Kur’an, bu vahiy hakikatini birkag yerde
ozellikle 42/51-53. Ayetlerde, biyolojiye ve onun i¢inde sakli ruh yazilimina benzetiyor.
Mesela, bes ton agirlikta olan canli bir agac, sadece birkag kilo topraktan beslenir, geri kalan
kism1 sudan, havadan ve fotosentez sayesinde 1siktan olusur. Evet, dil ve deyimler olarak
Kur’an, toprak gibi olan insan dili {iriinii gibi goriinse de sonsuz mana katmanlar1 ve igaretleri
desifre edilince, tamamen semavi ve Ilahi rahmetin eseri oldugu, sonsuz bilgi-islem iceren bir
canli oldugu, kuru odun gibi olan insan sozleri olmadig1 goriiniiyor, ¢cok net olarak. Bes cilt
tefsirimde bunun ¢ok numunelerini gosterdim. Bir kismini da bu surede goreceksiniz.

Simdi Surenin asil tefsirine geciyoruz:
1. Ayet: “Ta-Sin-Mim”

Buradaki {i¢ heceli kesik harflerin sekil itibari ile sayisal degeri, 109°dur.‘Ta’ Musa’nin Kutsal
Tuva (katlanmis biling) Vadisinde Allah ile bulustugu yerden kinayedir. Sin, Musa isminden
kinayedir. Mim de ¢agdas bir Musa olan Muhammed demektir.

Bu kesik harfler okunus olarak sayilsa, Ta, 9 ediyor. Sin ise 120 ediyor. Mim de 90 ediyor.
Toplam 219 ediyor. Bu iki sekildeki sayilar, Kur’an’in sonsuzda bir ihtimal olan 19 Mucizesine
bir gondermedir. Nitekim bu gelen 2. Ayet de 19 harftir.

2. Ayet: “Iste bunlar (bu surede gecenler) apacik (giiclii ve gozle gériiniir) bir kitap olan kdinat
ayetleridirler: bilgi ve belgeleridirler.”



Yani, kainatin logosu ve mantig1 olan insanlik diinyasinin arketipleridirler. Mantik, Edebiyat,
Din, Sosyoloji ve Psikoloji bilgileridirler. Fakat maalesef, tarihi bilgiler ve literal sozciikler
olarak okundugundan, yiizde yiiz hurafe olarak algilanabiliyorlar. Evet, varlik i¢cinde kissalar
denilen o bilgilerden daha degerli ve daha giizel higbir sey yoktur. Fakat yanlis anlasilinca, cok
degerli insanlig1 gericilik derelerine indiriyorlar.

Nitekim modern insanlik dahi, ilimler, fenler ve Hermenotik yorum dili yerine ezberci ve
taklit¢i Diyaneti ve Kiliseyi esas almakla, bu kissalarin ve bu semavi dinlerin dogru ve her birisi
sosyal ve soyut birer yasa olan manalarin1 ihmal ettiginden; dinsizlere ve ateistlere varlik ve
hayat anlamlidir, hakikattir, dedirtemediginden, o gilizelim dinler hurafeler yigini1 olarak
algilaniyor. Insanlik maddeten cennet cagmi yasarken, ruhen cehennemden daha yakici
sikintilar i¢inde kivraniyor. Onun i¢in, zehirleyici uyusturucu, basta memleketimiz olmak tizere
biitiin diinyada yaygin hale gelmistir.

3. Ayet: “Biz, inanan bir millet i¢in, Musa ve Firavun haberinden (sertiveninden) bir kismini
hak ile sana anlatiyyoruz.”

Bu ayette bes 6nemli incelik var:

1- Ayetin birinci kelimesi olan tilavet, okumak manasina geldigi gibi uygulamak manasina da
gelir.

2- Min harfi, bir kismi1 manasin1 verir.
3- Musa, hayat nehri ve seriat demektir. Firavun, insanlara zorla egemen olan kisi demektir.

4- Hak ile kelimesi, denge manasina geldigi gibi; varlik ve hayat, 6zellikle diyalektik siire¢
anlamlidir, hakikattir, kotii ve ¢irkin degildir manasini da verir.

5- Biitlin bunlar, inanmak isteyen bir millet i¢indir. Eger istenmiyorsa bunun higbir faydasi
olmaz.

4. Ayet: “Firavun yeryiiziinde ¢ok iistiinliik saglamigti, yeryiizii ahalisini taraftarlar seklinde
boliimlere aywmisti. Bir taifeyi ¢cok zayif birakiyordu, onlarin erkeklerini keser, kadinlarini
yvasatryordu. Gergekten o, biiyiik bozgunculardan idi.”

5. Ayet: “Buna mukabil, biz llahi sistem, yeryiiziinde zayif birakilanlara biiyiik bir iyilik etmek
istiyorduk. Yani onlari, insanliga onderler ve yeryiiziine varisler yapmay: diliyorduk.”

6. Ayet: “Onlara yeryiiziinde iktidar imkant verip, Firavun ve Hamdn'a ve o zayiflardan olan
askerlerine, ¢cok sakindiklart iktidardan iniglerini gosteriyorduk.”

Bu ii¢ ayette de yedi niikte var:

1- Firavun ve Musa arasindaki diyalektik. Bu diyalektik her seyin mayasi ve hamurudur. Fakat
Firavun, giiciinii bagkasinin zayifligindan aliyor.

2- Bu diyalektik yap1 dengeli olmadigi icin, Allah zayiflara ekstra yardim etmek istiyor. Cilinkii
O, her seyi denge ve hakkaniyet iizere yaratiyor.

3- Burada anlatilan zay1f taraf, dindar Yahudi milletidir. Cok ilgingtir Himan da kdken olarak
bunlardandir. Firavunun ordulari da onlardandir. (Basirat’iil-Kulub). Ama cellatlarina asik
olmuslar. Firavun boliiciiliik yaparak bunlar1 kullantyor.



5- Fakat Allah, ekstra yardimlart ile hi¢bir imkanlar1 ve ¢areleri yokken zayif tarafi iistiin
kiliyor. Varlik ve hayat hakikattir, dedirtiyor.

6- Gergi yeryiizii tabiri bazen Misir diyar1 manasina gelir; ama bu manalar, dort bin sene 6nce
Misir'da oldu, diye sanmayin, aynis1 Tiirkiye Cumhuriyeti’'nde de bu gegen yiiz yilda oldu. Ve
hala devam ediyor.

7- Musa burada, bir erkek ¢ocuktur. Ve eril bir giictiir. Ama zalim Firavun onu bogazlamak
istiyor.

7. Ayet: “Biz Musa 'nin anasina, onu emzir, basina bir sey gelir, diye korkarsan onu denize at,
korkma ve iiziilme. Biz onu sana geri verecegiz ve onu peygamber yapacagiz, diye vahiy ettik.”

Burada bu durum, dinin asaletini ve ¢cevreden yabanci kaynaklardan degil de oz varligindan
beslenmesini bildiriyor.

8. Ayet: “Musa denize atilinca, Firavun yakinlart onu bulup aldilar. Nihayet onlara iiziintii ve
diismanlik sebebi oldu. Gerg¢ekten Firavun, Haman ve ordular: daima yanlhs isler iginde idi.”

9. Ayet: “Ve Firavun hanimi, bu buluntu benim ve senin i¢in goz aydinligidir, sakin onu
oldiirmeyin, umarim pek yakinda bize faydasi olur veya onu evlat ediniriz, dedi. Bunu dedi,
ama onlar ne olacaginin farkinda degillerdi.”

10. Ayet: “Musa 'nin anasinin kalbi bos bulundu. Inananlardan olsun diye eger biz onun kalbini
baglamasaydik, nerede ise o ¢cocuk benimdir diye a¢iklama yapacakti.”

11. Ayet: “Musa 'nin annesi onun ablasina ‘bu bebegi takip et, dedi. O da Firavun tarafi farkina
varmadan uzaktan onu goézetledi.”

12. Ayet: “Bu isten once biz, Musa’ya biitiin siit analarim yasakladik. Musa 'nin ablasi, size
onu yetistirecek, onun i¢in samimi davranacak bir aileyi haber vereyim mi, dedi.”

13. Ayet: “Boylelikle biz Musa’yt anasina geri verdik ki, gozii dinsin, iiziilmesin ve Allah’in
insanlara yaptigi vaadin hak oldugunu bilsin. Evet, Allah’in vaatleri daima haktir, fakat
insanlarin ¢ogu bunu bilmiyor.”

14. Ayet: “Musa ergenlige erince ve bedenen tamam olunca, ona yonetme bilgisi ve ilim verdik.
Biz giizel insanlart béyle miikafatlandiririz.””

Buradan anlasilan, dinin ve hukukun ilk duragi saglikli bir aile ortamudr. {1k ilkesi de yénetme
yetenegi ve ilim sahibi olmaktir.

Din ve hukuk sisteminin ilk denenmesi ve imtihanin1 vermesi ise su gelen bes ayette etraflica
anlatiltyor: Dinin olmazsa olmazi, din milliyet¢iligini yapmamak ve hadler (cezalar) ismi
altinda kan dokmemek. Istibdat kurmamak. Soyle ki:

15. Ayet: “Ve Musa, sehirdekilerin habersiz olduklar: bir sirada sehre girdi. Birbiriyle doviisen
iki adam gordii. Biri kendi partisinden, digeri diisman partisinden idi. Kendi partisinden olan
adam, diismanina karsi ondan yardim istedi. Musa da onu yumruklayp isini bitirdi. ‘Bu,
seytanin isi oldu. Siiphesiz o, saptirici, apagik bir diismandwr’ dedi.”

16. Ayet: “Ey Rabbim! Siiphesiz ben kendime zulmettim: Dengesiz davrandim. Sen beni
bagisla! dedi. O ’nun terbiyecisi ve sahibi olan Allah ise onu affetti. Siiphesiz O, ¢cok bagislayan
ve ¢ok aciyandir.”



17. Ayet: “Musa: ‘Ey Rabbim! Bana verdigin bu imkan ve nimetler ile suglulara yardimci
olmayacagim’dedi.”

18. Ayet: “Ve korkarak, sehirde etrafi gézetlemeye basladi. Bakti, diin ondan yardim dileyen
adam, onu yine ¢agirtyor. Musa ona: ‘Sen apagik bir aldaticisin’ dedi.”

Bu dort ayette, dedi fiilinin dort sefer kullanilmasi, Musa’nin bu sozleri dort farkli zamanda
sOyledigine isarettir. Yoksa bir fiil kipi yeterli idi.

19. Ayet: “Ne zaman ki Musa, ikisine de diisman olan o adami siddetle yakalamak istedi. Adam:
‘Ey Musa! Diin bir can aldigin gibi, benim canimi da mi almak istiyorsun? Sen ancak
memlekette bir diktator olmak istiyorsun, baristiranlardan olmak istemiyorsun’dedi.”

Evet, bazen dindarlar dini kullanarak diktator olabiliyorlar. Nitekim surenin sonlarinda Hz.
Muhammed de bu mealde bir uyari aliyor.

20: Ayet: “Ve sehrin idare merkezi tepesinden bir adam kosarak geldi. ‘Ey Musa! Meclis seni
oldiirmek igin goriisiiyor. Sen hemen ¢ik. Stiphesiz ben senin iyiligini istiyorum’dedi.”

21. Ayet: “Musa korkarak, etrafi gozetleyerek o sehirden ¢ikti. ‘Ey Rabbim! Beni bu zalim,
dengesiz toplumdan kurtar’dedi”

22. Ayet: “Musa Medyen’e (kirsal ve veresiye islerin dondiigii bolgeye) dogru yonelince,
umarim Rabbim beni dengeli orta yola, sirat-1 miistakime yonlendirir, dedi.”

Musa yani dini diizen, bu kirsal kesimde, yardimseverligi, is¢iligi, evliligi, kazanci, pazarlik
yapmayi, kefaleti ve garantiye almayi, vadeli ve veresiye aligverisi ve kirsal kesimde su
strasinin bir yasa oldugunu 6greniyor. Ayet 23-28’dan anlasildig lizere.

23. Ayet: “Musa, Medyen suyuna varinca, hayvanlarmi sulayan bir insan toplulugunu gordii.
Gerilerinde de hayvanlarini sudan meneden iki hanim gordii. Musa: “Nedir bu haliniz? ” ded;.
Onlar: ‘Cobanlar, hayvanlarint sudan ¢ekmeden biz hayvanlarimiza su vermeyiz. Babamiz da
cok yashdir’ dediler.”

24. Ayet: “Musa, onlar i¢in hayvanlarini suladi. Sonra golgeye geri dondii. Ve: ‘Ey Rabbim,
stiphesiz ben, senin bana indirdigin (oniime getirdigin) hayra (haywlh bir kadina) cok muhtacim’
dedi.”

Zemahseri de dahil eski biiylik tefsirciler, bu s6zii bir peygambere yakistirmadiklari i¢in, senin
bana indirecegin her rizka muhtacim diye ¢evirmislerdir. Ayetin baglamini bozup anlamsiz bir
s0ze doniistiirmiigsler. Gegmis zaman kipini gelecek zaman kipine c¢evirmisler ve belirli bir
konuyu havada belirsiz birakmislardir. Halbuki dini diizenin bir altyapiya ¢ok ihtiyact olur.
Yoksa o din yasanmaz.

25. Ayet: “Ve ardindan o iki hanmimdan biri, utana utana yiiriiyerek ona geldi. ‘Babam,
hayvanlarimizi suladiginin iicretini sana 6demek icin seni ¢agiriyor’dedi. Musa, onun babasina
gelip basindan gecen olayr anlatinca o, Musa’ya: ‘Sakin korkma! Sen o zalim toplumdan
kurtulmussun’dedi.”

26. Ayet: “O kizlardan biri: ‘Ey babacigim! Bu adami iicretli olarak tut. Ciinkii iicretle
calistirmak istedigin en iyi kisi, giiclii ve giivenilir olan bu adamdir’ dedi.”



27: Ayet: “Kizlarin babasi: ‘Bana sekiz sene hizmet etmenin karsiliginda, kizlarimdan birini
seninle evlendirmek istiyorum. Eger on seneye tamamlarsan, o senden bir iyilik olur. Fakat
sana zorluk ¢ikarmak istemiyorum. Allah dilerse, benim iyilerden oldugumu goreceksin’dedi.”

28. Ayet: “Musa: ‘Bu, benimle senin aranda olacak. Hangi siireyi bitirirsem, bana haksizlik
edilmeyecektir. Ve Allah konustuklarimiza kefildir’ dedi”

Sekiz sene is¢ilik yapiyor. Ona mukabil kizi almay1 hakkediyor. Ama is¢inin yeme-igmesi ve
barinmas: is sahibine aittir. Iste ideal bir iscili§in dlgiisii budur. Ve bundan anlasilan karmn
tokluguna iscilik yapmak kdlelikten higbir fark: yoktur.

29. Ayet: “Musa, siireyi bitirip ailesini gétiiriince, Tur dagi tarafindan bir ates ile tanisti.
Ailesine: ‘Bekleyin. Ciinkii ben bir ates ile tanistim. Umarim ondan, ya bir haber getiririm veya
isinasiniz diye kor bir parga ates getiririm’ dedi.”

Kur’an’da Tur dagi, devletten kinayedir. Dinin devletle bulustugu sathay1 gosteriyor. Meryem
suresinde, bu devletin sag tarafinda bu pariltiyr gérdiigli anlatiliyor. Fakat bu gelen ayette
bildirildigi gibi, dini diizen igin, devlet degil de Ilahi kutsal bilincin gerekli oldugu anlatiliyor.

30. Ayet: “Musa o atese gelince, o miibarek bolgenin vadisinin sag tarafinda agacin icinden
Musa’ya soyle seslenildi: ‘Ey Musa! Siiphesiz Ben Allah im, biitiin dlemlerin (biitiin insanlarin)
terbiyecisi ve sahibiyim.”

31. Ayet: “Ve asani at!” Musa asasinin, yilanmis gibi hareket ettigini goriince, arkasini dénerek
kacgti ve geriye doniip bakmadi. (Biz ona:) ‘Ey Musa! Don ve korkma! Siiphesiz sen, emniyet
icinde olanlardansin.”

32. Ayet: “Elini koynuna sok. Hi¢bir leke olmadan bembeyaz olarak ¢ikacaktir. Ve korku salan
kanadini takin. Iste bu asa ve el, Rabbin olan Allah tan, Firavun ve meclisine gésterilmek iizere

iki acik ve kuvvetli delildirler. Ciinkii Firavun kavmi, ilahi yasalar: ¢igneyen bir toplumdur.”
(Dedik.)

Bu ii¢ ayette, dini diizenin gercek {i¢ giicii anlatiliyor. Neml suresi tefsirinde gordiigiimiiz gibi,
asanin yilana doniismesi, ruhani gii¢ ve yetkinlik demektir. Elin bembeyaz olmasi, bilimlerin
giic olarak kullanilmas1 demektir. Bu iki gii¢ yaninda bir de emniyet giicii lazzimdir ki korku
kanadi ile ifade edilmistir.

33. Ayet: “Musa: ‘Ey Rabbim! Ben onlardan bir can oldiirdiim. Onlarin beni oldiirmelerinden
korkarim.”

34. Ayet: ‘Ve kardesim Harun, dilce benden daha fasihtir. Tasdik edici, yardimci ve koruyucu
olarak onu da benimle beraber gonder. Ben onlarin beni yalanlamalarindan korkarim’ dedi.”

35. Ayet: “Allah: ‘Senin pazunu kardesinle destekleyecegiz. Size giiclii bir delil verecegiz.
Mucizelerimiz sayesinde onlar size dokunamayacaklardwr. Siz ve size tabi olanlar, gercekten
tistiin ve galip olacaksiniz’ dedi.”

Harun, Musa’nin agabeyidir. Burada Musa din, hukuk ve seriati temsil ediyor. Harun da
tasavvuf, tarikat ve velayeti temsil ediyor ki bunlar, vahiy ile gelen dinlerden daha yasli ve daha
eskidirler. Evet, tasavvuf, kerametleriyle din ve seriatin delili oluyor. Bedilizzaman Said Nursi,
bu mealdeki ayetleri ‘Velayet bir hiiccet-i Risalettir’ sozii ile tefsir etmistir.



36. Ayet: “Musa, apagik mucizelerimizle onlara geldigi zaman: ‘Bu, uydurulan bir biiyiiden
baska bir sey degildir. Biz, eski atalarimizda boyle bir sey isitmedik’ dediler.”

Suara suresinde, bu ¢ok bilgili bir sihirbazdir, denildi. Burada ise bu uydurulmus bir biiyliden
baska bir sey degildir, deniliyor. Ciinkli Suara'da konu, bilimlerin ¢arpigmasi idi, burada ise
inanglarin ¢arpigmasidir. Ki kendileri, atalar dini iizere olduklarini dillendiriyorlar.

37. Ayet: “Ve Musa: ‘Rabbim, kimin O nun katindan hidayet (dogru bir ig) getirdigini, neticede
memleketin kime kalacagini ¢ok daha iyi biliyor. Siiphesiz zalimler iflah bulmaz’ dedi”

Evet, her zaman dogru sonug, ezilen dindarlarin zaferi ile gergeklesiyor.

38. Ayet: “Ve Firavun: “Ey meclis! Kendimden baska sizin icin bir mabut (Ilah ve Tanri)
bilmiyorum. Ve ey Haman(*)! Camurlar: tutustur (tugla yap). Bana bir kule insa et. Belki
Musa’nmin ilahinin yanina ¢ikarim. Fakat ben, onun yalancilardan oldugunu santyorum’dedi.”

(*) Firavunun bagbakant veya din isleri bakani.

11 sene once bu ayeti detayli olarak tefsir etmistim. Aynen buraya altyorum.

28/38. Ayet: Musa, (din ve diinyanin en iyi sekilde kazanilmasina sebep olan Allah’in emri ile)
Allah’in apagik ayetleri ile Firavun ve milletine gelince Firavun dedi ki: Ey Meclisim! Ben,
benden baska size ilahlik yapacak baska birini bilmiyorum. Ey Haman, ¢camur lizerinde bana
seffaf bir bina (sarh) tutustur. Belki Musa’nin ilahina dogru ¢ikar, iddia ettigi seyi gozetlerim.
Ben, kesin olarak onu yalancilardan saniyyorum.”

Bu derin, fizik ve metafizigi kusatan, sosyal, siyasi ve teknolojik boyutu olan ve dinin
mabhiyetini de bir derece izah eden ayeti, sadece kelime se¢imi ve ciimle dizayni ile anlamaya
bakacagiz. Galiba bu iki nokta, bizim bu ayetin manasin1 anlamamiz icin yeterli olacaktur. Iste:
We atif edatidir; bu ayeti bir 6nceki 36. ve 37. ayetlere bagliyor. Her li¢ ayetin beraber olarak
okunmasi ve anlagilmasi gerektigini sdyliiyor. Iste bu ayetlerin manalari:

28/36. Ayet: “Musa, apagik ayetlerimizi onlara getirdiginde Firavun ve onun milleti, bu
uydurulmug bir biiyiiden baska bir sey degildir. Biz atalarimiz icinde boyle bir sey asla
isitmedik, dediler.”

[Evrensel din, sonsuzlugu, soyut ve manevi degerleri getirir. Onun igin ilkel donemlerde
evrensel din var olamaz. Var olsa da anlasilmaz. Fakat Misir, medeni bir millet oldugu i¢in;
Allah, onlarin manevi ve soyut degerleri bilmeleri gerektigini sdyliiyor. Onlar ise medeni
olduklar1 halde ilkel insanlar gibi davraniyorlar. Ayrica ilkel kabilelerde biiyli ve magic beyin
s0z konusu oldugundan, onlar dini de biiyii gibi gegici ve yaniltict bir biling saniyorlar.]

28/37. Ayet: “Buna karsi Musa dedi ki: Insanhgin gelismesi icin beni génderen Rabbim,
metafizik boyuttaki dogru yola ileten ve insani ebedilestiren mesaji kimin getirdigini ¢cok daha
iyi bilir. Hig¢ stiphesiz Rabbim, dengesizleri basarili kilmaz. Sizin bu ilkel durumunuz ve tepkiniz
ise, serapa dengesizliktir.”

28/38. Ayetin Kelimeleri.

“Kale” (Firavun dedi.) Yani Musa’nin bilgiyi, bilinci, dogruyu, ebediyeti ve dengeyi
getirmesine mukabil Firavunun elinde sadece kuru bir s6z vardir.



“Firavun,” kendisini en biiylik bilen, dolayisiyla iktidar ve yasama yetkisini sadece kendisinde
bilen gii¢... “Ya eyyiihel-meleii. ” (Ey meclis veya ey seckin halk kitleleri!) diye ¢evrilebilir. Bu
kelimede iki 6nemli mana var:

a) Meclis kendisine yakin oldugu halde, Firavunun uzaklik ¢agri edatini kullanmasi, onun
kendisini meclisten ¢ok yiiksek bildigine igarettir.

b) Mele’ dolu meclis ve meydani dolduran halk kitleleri manalaria gelir. Maalesef, modern
milletlerde demokrasi ismi ile halkin ve meclisin yasama yetkisi var kabul edilse de genellikle
bu yetki, halkin da meclisin de {izerinde olan nefsani ideolojileri ellerinde tutan kiigiik bir
azinligin veya bir liderin elindedir. En iyi demokrat milletlerde bile, evrensel ve sonsuzluga
gore yapilmig yasalar yoktur; sadece hiimanist ve hedonist, sinirli ve yipratici yasalar var.

“Ma alimtu lekiim” (sizin i¢in bilmedim). Bu kelime ge¢mis zaman kipi olarak der ki; beseri
bilgiler sadece ge¢mis seylere gore yapilir. Ciinkii insan gelecegi bilemez. Demek gelecegi
goren bilince gore sekillenen evrensel bir seriat (yasa ve hukuk), insan i¢in vazgegilmezdir.
Ayrica bu kelime, ilim kokiinden gelmekle isaret eder ki: Firavun, yasama yetkisini tekelinde
tuttugu gibi, 6grenme ve egitimi de tekeline aliyor. Toplumun baska seyleri 6grenmesine firsat
Vermiyor.

Alimtii"deki miitekellim ta’s1, Firavunun biitlin ilimleri sadece onun benligini anlatir ve o, saf
benlik olarak ortaya cikar, diye isaret eder. Nitekim, falanin siyasi goriisii, onun ekonomik
gOriisii, onun din goriisii gibi, bir liderde biitiin ilimleri yerlestirmek ve onu bu konularda yetkin
gormek, bir firavunluk isaretidir.

Lekiim (sizin i¢in) ifadesi, beserl yasalar sadece o andaki duruma gore sekillenirler, diye isaret
eder. Onun i¢in bu beseri yasalar siirekli olarak degistirilir.

“Min ilahin gayri.” (Benden bagka herhangi bir ilah tanimiyorum.) Min, baziyet ifade eder;
Firavun, bu kelime ile soyle der: Benden baska ilah (tapilan ve iktidar yetkisini alan) olsa da
benim gibi tam ve yetkin olamazlar. Bu ifadenin sayisal degeri 1346 ediyor. Bu da resmi olarak,
Islam seriatinin diinyada son buldugu tarihtir. Benden baska ifadesi der ki; Firavunun
egemenligi ve yasama yetkisi, evrensel ilkeler yerine, tamamen bencilce olan sahsi ve keyfl
kanunlardir.

“Fe ewkid Ii:” (Benim i¢in tutustur.) Tutusturma, sanayilesme, teknoloji, imar gibi seyleri i¢ine
alan bir ifadedir. Tutustur manasina gelen ewkid kelimesinin sayisal degeri, 111°dir; bu ise
insanligin medeni gelismesinin isaretidir.!

! Insanhk Sifresi

Sami milletlerin dillerinde hala gegerli olan harf ve kelimelerdeki sayisal degerler i¢indeki sonsuz bilingten ¢ok
kiigiik bir numune:

a) Insanlar manasina gelen nas kelimesi 111 eder; ii¢ kisi bir araya gelirse insan toplulugu gerceklesir, diye soyler.
Kur’an’da iki surenin ayetlerinin sayist 111°dir. Biri Isra ve Mirag (yiiriiyiis ve yiikselis) suresi olan 17. Sure;
digeri Yusuf ve kardeslerinin seriiveniyle biitiin insanligin gelismesini anlatan 12. Sure.

b) Sonsuz dzgiirliik isteginden dolay1 insanligin tabiatinda ayrigsma, farklilik yani ihtilaf var. iste ihtilaf kelimesi
1111 eder.

¢) insanlarin en belirgin bir 6zelligi de gaflettir. Ozellikle kalabalik toplumlarda. Iste gafil kelimesi 1111 eder.
Evet, Avrupa 1111°e kadar gafildi. Asya ise bu tarihten sonra gaflete girdi.

8



“Li” benim i¢in demektir. Maddi ve Firavnl medeniyet ve sanayinin tek amacinin, insanin
nefsine ve benine hitap etmek olduguna isarettir. Sayisal degeri, 40’tir. Bu ise maddiyatin ve
coklugun sembol say1sidir.

Ya Hamanii! Ey Haman, demektir. Firavun, 4000 y1l siiren biitiin Misir krallarinin, yetkinlik
ve yiicelik manasini igeren ortak ismi oldugu gibi; Hdman da Kipti dilindeki Ha-Aman
kelimesinin Arapgalastirilmis seklidir.

Kelime manasi olarak da bagrahip yani en {istiin din adami manasina gelir.? Firavun kelimesinin
sayisal degeri 406°dir; insanin 46 kromozomunu c¢agristirmakla Firavun asil olarak, bedene
bakar. Himan ise 105 ediyor.> Bu ise dini boyuta bakar. Musa gayb ve metafizik gibi sonsuz
degerler ile gelince, Firavun da kendi din anlayisini ve bununla gérevli memurunu devreye
sokuyor. Musa’ya kars1 Himan’dan yardim istiyor. Dine kars1 yine dini kullaniyor. Yakin ¢agr1
edat1 olan ya harfini kullanmast ve buna isareten Hatt-1 Osmanide bu ya harfinin Haméan
kelimesi ile bitisik yazilmasi, onun kendisini adeta biricik biling olarak gordiigiine isaret ediyor.
Demek bir kisim dindarlarin Firavun ve Himan isimlerini 6zel isim saymasi ve bunlarin yerini
ille de tarihte aramaya ¢aligmasi yanhstir. Clinkii bu gibi anlatimlar ne isim olarak ne de tarih
olarak, onlarin dediklerine uymuyor.

Ya-Haman kelimesi Hatt-1 Osmaniye gore, 105 eder; bu say1 ise, manevi ve dini yone bakar.
Fakat eger mevcut Kur’anlara gore sayilsa, 108 eder; bu da gayb aleminin ve bilincin sembolii
olur. 18 sayis1, metafizik boyut alemlerine bakar. Bir¢ok yerde gordiigiimiiz gibi... 18. Surenin
tefsirinde gegtigi gibi.

Ala’ttin (camur iizerine...) Bu kelime, sOyle birka¢c manaya isaret ediyor:

a) i1k medeniyet, enerjisini toprak ve tarim iizerinden elde etmistir.

b) Ik mimari yaplar, pismis gamur demek olan tugla ile olusturulmus.

¢) Ilk medeniyet, topraktan yapilan kaplardan olusmus.

d) Ikinci asamada medeniyet malzemeleri, silisyum yani kum olan camdan yapilmuslardir.
e) Teknoloji ve madencilik, topraktan oluyor.

d) insanligin zahiren olumsuz olan bu iki &zelligiyle beraber onu yeryiiziinde Allah’in vekili kilan sanl bir gérevi
de var: Hilafet. Buda 1111 eder. Ve yeryiizii hilafetinin, ancak biiyiik cemaatler tarafindan yerine getirilebilecegine
isareten burada yine biiyiik say1 ortaya ¢ikmigtir.

e) Bu zirve noktaya gelmesi ise, iletisim, dayanisma, tanisma ve kaynagma ile ancak olur. Yani insanlik, Yunus
vasfini tam kullanmasiyla bu skoru hak eder. Yunus kelimesi, 126 eder. Iste yine bakin; baglanti, iletisim ve ulagim
manasina gelen wsl kelimesi de 126 eder.

f) Gelismis, zirveye ¢ikmis insan irki manasina gelen “Sami” kelimesi de 111 eder. Hatta Sami milletlerin bu
ozelliginden dolay1 sosyolog J.J. Rousseau, Samiler evrimini tamamladi; simdi sira Avrupa’dadir, diye sOylemistir.
Fakat basta Tiirkler olmak {izere Asya milletlerini unutmustur. Ustad Bediiizzaman insanligin bu sirrim Ug elif bir
araya gelirse 111 eder, formiiliiyle 6zetlemistir.

g) Kur’an’in 111. suresi zahiren tarihi bir olaydan s6z ediyor gibi goriinse de aslinda insanligin kiiltiirel, dini,
sanayi ve sosyal kilitlenmelerinden bahsediyor. Insanligin bu yiice yiikselis yolculugundaki olumsuz durumlar
dile getiriyor. Zarif bir tevafuktur ki; bu 111. surede insanligin bu kilitlenmelerdeki durumunun ismi olarak ifade
edilen Ebu Leheb kelimesinin sayisal degeri 46 eder. Bu da insanin bedeninin kromozom sayisidir.

2 M. Esed, 28. Sure, 6. Ayet, 6. Dipnot.

3 Isa ve sultan (yetki kaynagi) kelimelerinin her birisi 150 ediyor. Bu say1 ayni zamanda; Tevrat’ta gecen
Siileyman’in 105 ilahisi vardi, mealindeki ayete de bir igarettir. Siileyman saltanatinin dini yoniine bakar.

9



“Fec’al Ii sarhan.” Bu kelime, bana seffaf bir yap1 kur, diye ¢evrilir.
Seffaf yapi, soyle bes mana igerir:
a) Piramit. Piramitlerin, uzay1 géstermek icin hesap ile yapilmis pencereleri vardi.

b) Teleskop. Teleskop seffaftir ve toprak {izerine tam yerlestirilmesi lazimdir. Yoksa en ufak bir
oynama ile gozetleme hesaplari alt {ist olur. Ayrica siirekli olarak yanmasi lazimdir.

¢) Seffaf yapi1? demek olan sarh kelimesinin sayisal degeri, 298°dir. Bu da Rahman kelimesi ile
esittir. Meryem suresinin tefsirinde gordiigiimiiz gibi, Rahman ismi, diyalektik siire¢ ile ¢aligan
ve Allah’1n yasal sonsuz tecellilerini yansitan kainata bakar. Ki kainat, ikili sisteme gore, sonsuz
ve bilingli dosyalar olarak yaratilir. Evet, bu ikili sistem hem bilgisayar teknolojisinde hem
insanin biling derinliklerinde, metafizik boyuta agilabilecek 6nemli bir yapiya isarettir.

d) Nitekim ¢ok eskiden beri insanlar, seffaf bir cam kiireye veya suya bakar; uzun bir miiddet
sonra o insanin bilinci baska bir aleme agilir; cok metafizik seyler goriir. Firavun, Musa’nin bir
metafizik boyutunun oldugunu biliyor. Fakat onun bu konuda yanildigini tahmin ediyor.

e) O, bu gibi teknolojik imkanlar ile ve psikoanalitik yontemler ile Musa’nin Allah diye gordigii
seyi gdrmek istiyor. Fakat Firavun bunu gorse de bu goriintiiyii bir yanilma ve asli olmayan bir
biling olarak gérmek ister. Ben onu yalancilardan saniyorum zamiri hem Musa’nin ilahina hem
de Musa’ya raci’ olabilir.

“Lealli attalia ila ilah-i Musa.” (Belki Musa’nin ilahina ¢ikarim.) Lealli, umut bildirme
edatidir. Der ki; Firavun, kendi sisteminin fani oldugunu bilmekle beraber, bir giin bu sistem
sonsuz olur, diye umut ediyor.

Ettalia: Tulu’ dogus demektir; bagka bir dleme veya baska bir boyuta dogmak manasini verir.
lla ilah-i Musa: Musa’nin tanrisina dogru; yani metafizik dleme. Yani ben ve benim sistemim
sonsuz degil ise de bu teknolojik imkanlar ile belki sonsuzluga dogru ¢ikarim.

Ilah kelimesi, tapilan ve dolayisiyla sonsuz ve soyut olmay1 bizzat hak eden manasini verir.
Sayisal degeri 36’dir. Bu ise siire¢ ve zamanin sifresidir. Allah’in maddi ve somut degil de
manevi olduguna ve ancak siire¢ icinde goriindiigiine isarettir.

Bu manevi ve soyut biling, ¢aglar boyunca kendisini sosyal ve dogal yasalar olarak yansitmistir.
Musa’nin Ibranicesi olan Mugy kelimesinin sayisal degeri, 356°dir. Bu ise Ay takviminin senesi
demektir. Evet, sene, siire¢, glimiis ve ay, maneviyatin sembolleridirler. Giines ve mekéan ise
maddiyatin semboliidiir. Yahudiler, Allah’1 tek ilah olarak biliyordu. Firavun ise, giinesi (ve
dolayisiyla beden ve maddeyi) ilah kabul ediyordu.

“Ben, onun yalancilardan oldugunu saniyorum.” Burada we edati, hal i¢indir. Bu climlenin hal
climlesi oldugunu bildirir.

“Inni” (muhakkak ben) &znedir. Firavunun, kendi benini tek gerceklik olarak sandigina
isarettir. Le ezunnuhu (onu santyorum) kelimesi yliklemdir; der ki, Firavun benini ger¢ek diye
gosterse de aslinda onun asil hali, siirekli zan ve kusku i¢inde olmasidir.

427. Surenin 44. Ayetine bakin.

10



Bu zan ve kuskunun en birinci sebebi de sonsuz bir bilinci ve sonsuz yasalar1 yani Allah’1 ve
onun el¢isini kabul etmemesidir. Minel-kazibin, yalancilardan biri demektir. Firavun bu kelime
ile aynen Freud gibi diyor ki; tarihte bir¢cok yanilgi ve yanilsama oldugu gibi, din de bu
yanilsamalardan biridir.

Bu son climlenin sayisal degeri, 1956 dir. Bu tarihte, saldirgan materyalizm cereyani, 2. Diinya
Savasindan dolay1, daha 6nce tamamen reddettigi dine bir nefes aldirdi. Mutlak inkardan sliphe
durumuna gecti. Her iki sedde sayilsa, 2056 eder. Demek dindarlar bu tarihe kadar, dinin
gercekligini tam ispat edemeyeceklerdir. Ciinkii onun literatiiriiniin hakiki manasini bilmiyorlar.
En azindan, evrensel ve sonsuz olan dini literatiirii, bir medyumun veya bir kahinin veya siradan
bir miirsidin literatiirli gibi algiliyorlar; dinden kacan ¢evreleri bir derece hakli ¢ikariyorlar.

Surenin metnine devam ediyoruz:

39. Ayet: “Firavun ve ordulari yeryiiziinde haksiz yere (dengesizce) kibirlenmek istediler. Bize
(metafizik aleme) donmeyeceklerini sandilar.”

40. Ayet: “Biz de onu ve askerlerini yakaladik. Onlari zaman denizine firlattik. Iste bak,
zalimlerin (dengesizlerin) sonunun nasiu oldugunu gor!”

41. Ayet: “Ve onlar diinyada atese (stkintilara) ¢agiran onderler kildik. Kiyamet giiniinde de
kendilerine asla yardim edilmeyecektir.”

42. Ayet: “Bu diinyada onlarin ardina lanet (mahrumiyet) biraktik. Kiyamet giiniinde de onlar
kovulmus, suclu, cirkin ve kabahatlilerden olacaklar.”

43. Ayet: “And olsun! llk¢caglar: helak ettigimizden sonra, insanlar icin saghkl goriisler veren,
onlara hidayet ve rahmet (hedefe vardirict ve basart) olan o kitabi (Tevrat’i) Musa’ya verdik.
Ki o insanlar, diistintip idrak etsinler.”

Onemli Bir A¢iklama: Musa ismi Kur’an’da 136 sefer geciyor. Bunlarin ¢ogu, insanligin medenilestigi
son 30-40 bin yillarindaki dinsizlige ve ahlaksizliga kars1 gelen dini diizen ve dini bilgi manasindadir.
Bu ayette ise ii¢ bin sene 6nce Yahudi milletine gelen peygamberler kastediliyor. Kitaptan maksat da o
peygamberlere verilen 39 boliimliik vahiylerdir. Ki Tevrat diye bilinir. Nitekim bu kitabin hazirlanmasi,
bu kadar sene siirmiistiir. Bu kitap mecmuasi, bilgi, goriis, hidayet ve basari i¢in o kadar dnemlidir ki
kendisi ile and i¢ilmistir. Bu kitapta, ayette helak ettik denilen ilk ¢aglarin tecriibesi vardir. Bu hakikati
merak edenler, bizim Tevrat da Mucizedir isimli kitaba bakabilirler.

Kur’an da bu kitaptaki bilgiler gibi, bilingdisindan (Muhammed’in kalbinden) figkirma bir vahiydir.
Asla tarihi bilgiler degildir. Nitekim sen ey Muhammed,

44. Ayet: “Musa’ya igi (vahyi) yonelttigimiz zaman, sen (Tur daginin) bati tarafinda degildin.
Ve (oray1) gorenlerden de olmadin.”

45. Ayet: “Fakat Biz, birtakim caglar insa ettik. Omiirleri uzadi da uzadi. (Sonra Tevrat diye
bir kitap ortaya ¢ikti.) Ve sen Medyen ehli (kirsal kesim) i¢inde oturup da onlara ayetlerimizi
okuyan degildin. Bu haberleri sana gonderen yalnizca biziz.”

46. Ayet: “Tur tarafinda Musa’ya seslendigimiz zaman da orada degildin. (Bunlar tarih
degildir) Fakat Rabbinden bir rahmet ve basari olarak bunlar: sana vahiy ediyoruz ki senden
once kendilerine hi¢chir uyarict gelmeyen bir toplumu (Araplary) uyarasin. Ola ki diistiniip idrak
ederler; mesaji alirlar.”

11



47. Ayet: “Kendi yaptiklarindan dolayr baslarina bir musibet geldiginde: “Ey Rabbimiz! Bir
peygamber gonderseydin de ayetlerine uysaydik ve inananlardan olsaydik.” dememeleri i¢in;

48. Ayet: “Kendi katimizdan (metafizik alemden) onlara hak ve dogru din geldigi zaman:
“Neden, Musa’ya verilenler gibi buna da (mucizeler) verilmedi?” dediler. Acaba daha énce
Musa’ya verilenleri yalanlamadilar mi? (Tevrat ve Kur’an icin) “Birbirini destekleyen iki
biiyiidiirler” dediler. Ne Kur’an’t ne Tevrat’1 hi¢birini kabul etmiyoruz, diye soylediler.”

49. Ayet: “Vahiy diliyle de ki: “Oyle ise, eger dogru iseniz, Allah katindan bu iki kitaptan daha
dogru bir kitap getirin de ben ona tabi olayim.”

Evet, gercekten insanligin dogru bilgiyi ve anlami bulmasi i¢in bu esit iki kitaptan bagka ¢are
yoktur. Fakat onlari tarih kitaplar1 olarak degil de birer soyut arketip yasalar olarak okumalari
sartiyla. Ve bu iste asil gérev Avrupa’ya diisiiyor.

Clinkii diinyada onlar her seyde basi ¢ekiyorlar. Avrupa tarihte, bunlari tarih diye okudu, sapatti,
simdi hatalarini diizeltmeleri gerekir.

50. Ayet: “Iste ey Muhammed, eSer sana cevap vermezlerse, bil ki onlar ancak heva ve
heveslerine uyarlar. Artik Allah tan bir bilgi ve hidayet olmadan kendi hevasina uyandan daha
zalim (dengesiz) kim olabilir? Siiphesiz Allah, zalim olan bir toplumu dogru yola iletmez.”

51. Ayet: “And olsun! Biz pes pese, birbirlerini destekleyen bir sozii (Kur’an’t) onlara
ulastirdik ki, idrak edip diisiinsiinler: mesaj alsinlar.”

Evet, Kur’an, bilgisiyle, belagati ile Tevrat ve Incil’e cami olmast ile kendisine yemin edilecek
kadar 6nemli bir kitaptir.

’

52. Ayet: “Bu Kur’an’dan once kitap verilenler, ona gergekten inanirlar.’

53. Ayet: “Bu Kur’an, onlara okundugu zaman; ‘Biz ona inandik; o, Rabbimiz katindan gelen
bir haktir. Biz ondan énce de Miisliiman olanlardan idik, derler.”

Yahudilik Musa ile Harun’un dengesi ve birligi oldugundan, Hristiyanlik da Tevrat ve Incil'in
birligi oldugundan onlar da Misliimandirlar.

54. Ayet: “Iste onlar, sabrettiklerinden dolayi, onlara iki kere iicretleri verilecektir. Onlar,
kotiiliige karsi iyilikle mukabele ederler. Ve onlara verdigimiz riziktan, baskasina harcarlar.”

55: Ayet: “Bos laflar isittikleri zaman, ondan yiiz ¢evirirler. Ve: Bizim yaptiklarimiz bize, sizin
yaptiklariniz size. Uzerinize selam olsun! Biz cahilleri istemeyiz, derler.”

Bu dirt ayet, diort Incil'in hiilasasidir. Ahir zaman dininin Incil olacagimi miijdeliyor.

56. Ayet: “Stiphesiz sen, istedigini dogru yola iletemezsin. Fakat Allah, istedigini dogru yola
iletir. O, kimin hidayete ve dogru yola gelmek istedigini ¢ok daha iyi bilir.”

Bu ayetin tefsiri olarak, bir sene once yazdigim su notlari, ayetin tam anlasilmasi icin
buraya aliyorum:

Ayet 56: “Ey Muhammed sen sevdigini hidayete (dogru yola) getiremezsin. Ciinkii ancak Allah,
diledigini (vani hak edeni) hidayete getirir. Ciinkii bu hakketmeyi bilmek sonsuz bilgi ister. Bu
da ancak Allah ta vardir.”

12



Bu ayet son derece agiktir. Sadece iki kelimesine iki climle agiklama gerektiriyor:

1- Biitiin Kur’an’da, Allah diledigini saptirir ve diledigini hidayete erdirir mealindeki ayetlerde,
'diledigi' kelimesi, hak eden demektir.

Ayetlerin ¢agrisimlarina ve baglamlarina bakilsa bu net olarak anlagilir. Ayrica ayet agikca diyor
ki, hidayet uygun Ilahi bir ortam saglanmakla ancak olur; siddet ve savaslarla asla olmaz.

2- Kainat sonsuz bir bilgisayar gibi isletildiginden, ondaki sonsuz bilgi-igleme sahip olamayan,
bu bes isi yapamaz: Rizik, sifa, hidayet, maddi-manevi nur ve 151k ve viicut, yani var etme. (Nur
Aleminin Bir Anahtar1) Bununla beraber bu 56. ayetin tam anlasilmasi i¢in, onunla beraber alt1
ayeti daha okumak lazimdir. (28/51-57) Soyle ki:

Ayet, 51: Biz pes pese soz ve mesaji onlara ulastirdik ki hatirlayp bilsinler; mesaji alsinlar.

Ayet, 52: Daha once kendilerine kitap (bilgi ve yasa) verdiklerimiz de bu Kur’an mesajina
inantyorlar.

Ayet, 53: Onlara okundugunda, biz buna inaniyoruz; bu, insanlig: gelistiven Rabbimizdendir.
Biz, bu Kur’an’dan once de bu yolda idik.

Ayet, 54: Iste bunlara, sabrettiklerinden dolay1 iki kat iicret vardw: Bunlar, kotiiliigii ivilikle
gideriyorlar. Ve riziklarini fakirlerle paylastyorlar.

Ayet, 55: Bos soz ve diisiincelerle karsilastiklarinda, ondan yiiz ¢evirip, bizim isimiz bize, sizin
isiniz size, biz cahillerden olmak istemiyoruz, diyorlar.

Ayet, 56: “Ey Muhammed, sen sevdigini hidayete (dogru yola) getiremezsin. Ciinkii ancak
Allah, diledigini (vani hak edeni) hidayete getirir. Ciinkii bu hakketmeyi bilmek, sonsuz bilgi
ister. Bu da ancak Allah ta vardir.”

Ayet, 57: O Mekkeliler dediler; ey Muhammed eger seninle beraber bu hidayete uysak, dis
glicler bizi vatamimizdan stirerler. Bunlar bilmiyorlar mi: Biz Kabe ortamint onlar igin yasakl
bir bélge yapmisiz, her taraftan riziklari onlarin ayaklarina geliyor. Evet, bunlar bilgiden ve
bilimlerden mahrumdurlar.

Bir Not: Islam’da dinin ve Kur’an’in birinci amaci, imtihan ortaminin saglanmasidir. Incil’de
de bu esastir. Nitekim bu yedi ayet, imtihan ortamini ve incil mesajini ¢ok giizel tasvir ediyorlar.
Demek savas sadece savunmak i¢indir. Evet, adalet ve inan¢ Ozgiirligli icin savasa izin
verilmistir. Tevrat’ta da bu kadar izin var. islam’da madde-mana, ruh-beden, fakir-zengin,
kadin-erkek, diinya-ahiret, iman-bilim yani Musa-isa dengesi esas da olsa Mekke dénemindeki
gibi is zora girerse, ahiret ve Isa tarafi tercih edilir. Nitekim Islam Tasavvufu siirekli bunu yapar.

Buna gore is Hz. Ali’ye kalsaydi, Islam dinini bdyle devam ettirecek idi. Omer gibi iran’a,
Misir'a, Bizans’a savas agmayacakti. Fakat Omer’den giic alan Emeviler kars1 darbe yaptilar.
Islamiyet’i ganimet toplamaktan ve 1rk {istiinliigiinden ibaret yaptilar.

Halbuki Ali ve arkadaslar1 Ebu Zer, Selman, Ammar, Mikdat gibiler, isi bilgiye ve maneviyata
dayadilar. Emevilerin biitiin tahribatina ragmen, alim sahabeler ve tabiinler yetisti. Onlarin
neticesi olarak, Mutezile 6zglir mezhebi kuruldu. Bugiin Miisliimanlar eger az da olsa bilim ve
maneviyat kirintilarin1 bulabiliyorsa, bunlarin sayesindedir.

13



58: Ayet: “Biz, refah icinde simarmus nice sehirleri helak ettik. Iste meskenleri! Cok azi haric,
kendilerinden sonra oralarda hi¢ oturulmadi. Her seylerine yalnizca biz varis olduk.”

59: Ayet: “Ana sehre, kendilerine ayetlerimizi okuyan bir el¢i gondermeden, terbiyecin ve
sahibin olan Allah, etraftaki sehirleri helak edici degildir. Ve ahalisi zalim ve ahlaksiz olmadan,
biz sehirleri yok edici degiliz.”

60. Ayet: “Simdiye kadar size verilen seyler, diinya hayatinin yasami ve siistidiir. Allahin
katinda olan ise daha yararli ve daha bakidir. Artik aklinizi kullanmayacak misiniz?”

61: Ayet: “Su halde, kendisine giizel bir vaatte bulundugumuzdan hemen sonra o vadedilen
seye kavusan zat, diinya hayatimin nimetleriyle yasattigimiz, fakat sonra (kryamet giinti) sorgu
icin ihzar edilenler icinde olan kisi gibi mi olur?”

62. Ayet: “Bir giin Allah, onlara seslenecek: “Ortaklarim olduklarini iddia ettiginiz seyler
(putlar) nerede?” diyecektir.”

63. Ayet: “O giin, kendileri icin azabin tahakkuk ettigi kisiler: “Ey Rabbimiz! Iste aldattigimiz
bunlar! Kendimiz aldandigimiz gibi, onlari da aldattik. (Onlardan) Sana siginiyoruz. Zaten
onlar bize ibadet etmiyorlardi.” [Kendi heva ve arzularina tapryorlard.]

64. Ayet: “Ve ‘Allah’a es kostuklarinmizi ¢cagirin!’ denilirv. Onlar, o es kostuklarini cagirirlar.
Fakat o putlar, kendilerine cevap vermezler. Iste o zaman azabi gériirler... Keske daha énce
dogru yola gelmiys olsalardi!”

65. Ayet: “Allah’in onlara seslenip: ‘Peygamberlere ne ile cevap verdiniz?’ diyecegi giinii
hatirlat!”

66. Ayet: “Iste o giin, olaylar ve haberler karismis olacak. (Hi¢hir cevap veremeyeceklerdir.)
Birbirlerinden de soramayacaklar.”

67. Ayet: “Fakat boyleler icinde tevbe eden, iman edip iyi igler yapan olursa, onun kurtuluga
ermesi kuvvetle umulur.”

68: Ayet: “Rabbin olan Allah, istedigini yaratir ve seger. Yaratmada se¢me yetkisi onlarda
degildir. Allah, onlarin yaratmada es kosmalarindan ¢ok miinezzeh ve ¢ok yiicedir.”

69. Ayet: “Ve Rabbin, onlarin goniillerinde gizlediklerini de ag¢ikladiklarimi da ¢ok iyi bilir.
Ctinkii bunlar da yaratilmistir.”

Insamin elinde heniiz yaratilmayan tercihler vardir. Sorumluluklar da buna gire olacaktir.

70. Ayet: “Iste O, (her seyin yaratani olan) Allah tir. Ondan baska hicbir ilah yoktur. Diinyada
da ahirette de biitiin hamd ve kemalat (nimet ve basari), yalnizca O ’nundur. Hiikiim ve yargi,
valnizeca O ’nundur. Ve hepiniz yalnizca O ’nun huzuruna doneceksiniz.”

Insan bazinda kisi kendini yaratici sanabiliv. Onun icin ayet, mikro bazindan makro bazina
geciyor. Soyle ki:

71: Ayet: “Vahiy diliyle de ki: Hig¢ diisiindiiniiz mii? Eger Allah, geceyi kiyamete kadar
tizerinizde devaml kilsaydi. Allah'tan baska hangi ilah, size 151k getivebilir? Artik dinleyip
anlamayacak misiniz?”

14



72. Ayet: “Vahiy diliyle de ki: ‘Hi¢ diistindiiniiz mii? Eger Allah, giindiizii kiyamete kadar
tizerinizde devamli kilsaydi, Allah tan baska hangi ilah, i¢cinde siikiinete ereceginiz geceyi size
getirebilir? Artik gormeyecek misiniz?”

73. Ayet: “Ve Allah kendi rahmetinden, gece ve giindiizii siikiinete ermeniz, O ’nun fazlindan
rizkinizi aramaniz icin yaratmistir. Demek ¢ok siikretmeniz umulur!”

74. Ayet: “Bir giin Allah, onlara seslenecek: “Ortaklarim olduklarini iddia ettiginiz seyler
(putlar) nerede?” diyecektir.”

Bu metin ve bu meal, aynen 62. Ayette de gecti. Orada, insanlarin put olmasini reddediyor.
Burada ise basta yildizlar, galaksiler evrenin put olmasini reddediyor.

75. Ayet: “Ve o giin her iimmetten (her toplumdan) bir sahit (bilge-lider) ¢ikaririz. “Delilinizi
getirin!’ deriz. Onlar, biitiin haklihigin Allah’in oldugunu bileceklerdir. Ve iftira ettikleri
(uydurduklari) seyler (putlar), onlardan kaybolup gidecektir.”

76. Ayet: “Siiphesiz Karun, Musa’'nin kavminden (Yahudi) idi. Onlara karsi azginlik etti. Biz
hazinelerden oylece ona vermiy idik ki; ancak kuvvetli bir topluluk o hazinelerin anahtarlarini

tastyabiliyordu. Hani onun kavmi ona: “Cok sevinip simarma! Allah simaranlar: sevmez,
dedi.”

Cok uzun bir donemdir diinya sermayesinin ¢ogu Yahudilerin elinde olmasi, bu ayetin ¢aglar
iistii oldugunu gosteriyor. Evet, para ve zenginlik basli basina bir put oldugu gibi diinya yasami
da put olabiliyor. Aslinda Yahudilerin insanliktan sikayet haklar1 yoktur. Ciinkii Haman (diinya
siyaseti) de diinya kapitalizmi de onlarin elinde.

77. Ayet: “Allah’in sana vermis oldugu mal ile ahiret yurdunu iste! Diinyadan da nasibini
unutma. Allah’in sana iyilik yaptigi gibi sen de iyilik yap. Yeryiiziinde bozgunculugu arama.
Stiphesiz Allah, bozguncular: sevmez’ dedi.”

78. Ayet: “O ise: ‘Bu (servet), ancak bendeki ilim ve bilgi iizere bana verildi’ dedi. Bilemedi mi
ki, Allah ondan oénce, ondan daha giiclii ve topladiklart malca daha zengin nice nesilleri
kesinlikle yok etti. Bilemedi mi? Azgin suglular, giinahlarindan dolayr sorguya ¢ekilmezler.”
(Sorgulanmadan azaba ¢ekilirler.)

79. Ayet: “Bunun tizerine Karun, siis ve debdebe icinde, kavminin yanina ¢ikti. Diinya hayatini
arzulayanlar: ‘Keske Karun’a verilenlerin bir benzeri bize de verilseydi, siiphesiz o, biiyiik bir
haz ve pay sahibidir’ dediler.”

80. Ayet: “Kendilerine ilim verilenler ise: ‘Yaziklar olsun size! Inanip yararl isler yapanlar
icin, Allah in verecegi miikdfat daha iyi ve daha yararhdw.”” Fakat bu séz, ancak sabredenlere
soylenir. (*) (*) Yani, ancak sabredenler bu sozii anlayabilir.

81. Ayet: “Nihayet Biz, onu da evini de yere batirdik. Allah tan baska, ona yardim edecek bir
cemaati olmadi. Bol imkanlarina ragmen kendi kendine de yardim edemedi.”

(Kendi imkanlar: da ona bir fayda vermedi.)

82. Ayet: “Ve diin onun yerinde olmayi temenni edenler, soyle demeye basladilar: “Yaziklar
olsun bize! Allah i istedigine rizki actigini, istedigine de kistigini anlamadik. Eger Allah bize
iyilik etmeseydi, bizi de yere batirirdi. Cok yazik, kafirlerin higchir kurtulus yonii yoktur.”

15



83. Ayet: “Iste su ahiret yurdu! Onu, yeryiiziinde iistiinliik kurmak istemeyen ve bozgunculuk
vapmayanlara nasip ederiz. Ve hayirli sonug, kendi (ruhunu ve kalbini) koruyanlarindir.”

84. Ayet: “Ahiret sudur: Kim bir iyilik ile gelirse, ona ondan daha iyisi vardw. Kim de bir
kotiiliik ile gelirse kural sudur: Kotii seyler yapanlar, yaptiklarindan baska bir sey ile
cezalandirilmazlar.”

85. Ayet: “Bu Kur’an’in teblig ve yasamini sana farz kilan Allah, hi¢ siiphesiz seni ahirette
diriltecektir. Senin de miikafatini fazlasiyla verecektir. Vahiy diliyle de ki: “Terbiyecim ve
sahibim olan Allah, kimin dogru yolda oldugunu ve kimin de apag¢ik sapikiik igcinde oldugunu
¢ok daha iyi biliyor.”

[Higbir seyi degersiz ve karsiliksiz birakmaz. Benim bu gorevimin de miikafatin1 verecektir.
Buraya kadar Muhammed’in Peygamber kisiligi vurgulandi. Bundan sonraki {i¢ ayette ise onun
kisisel beseri yonii anlatiliyor.]

86. Ayet: “Sen, bu kitabin sana teblig edilecegini ummuyordun. Bu Kur’an, ancak Rabbinden
gelen bir rahmettir. Artik, sakin o kafirlere arka ¢ikma.”

87. Ayet: “Ve ayetlerimiz (bilgi ve belgelerimiz) sana indirildikten sonra, sakin o kdfirler, seni
onlardan alikoymasinlar. Ve Rabbinin yoluna davet et. Sakin miisriklerden (putperestlerden)
olmal!”

88. Ayet: “Sakin sonsuz olan Allah ile beraber baska sinirl bir ilaha (baska kutsala) yalvarma.
Allah tan baska (tesir sahibi) hi¢bir ilah yoktur. O ’nun 6z varligi olan ana dosyadan baska her
sey (her alt dosya) fanidir. (Yok olmaya mahkumdur) Hiikiim (vargi) ve yetki, yalnizca
O’nundur. Ve her sey (her yazilim), (sonunda) O’na (onun icraatimin net goériindiigii aleme)
donecektir.”

Bu son ayeti bu tarzda tefsir etmek miimkiin oldugu gibi, ikinci bir ilaha tapma, deyimi su
manay1 da veriyor. Bir yerde ikilik oldu mu, orada Allah’in en belirgin 6zelligi olan sonsuzluk
kaybolur. Dolayistyla, varligin biitiin kemalat1 ve giizelligi gider. Allah’in kullar1 ve dostlari
olan alt benlikler haraba ugrar.

Bundan anlasilan odur ki: Egya, 6zellikle ruhlar ve melekler, seklen fanidir, yazilim olarak
bakidirler. Ahiret aleminde kayit altindadirlar. Evet, varligin ve hayatin su iic damar1 daima
bakidir. Kudret, Ilim ve Irade. Modern deyimle, enerji, yazilim ve evrim.

25.12.2025
Bahaeddin Saglam

16



